
SALVADOR FIM DE SEMANA, 17 e 18 de janeiro de 202615

No século XVIII, quando a filo-
sofia ainda tentava compreen-
der o que é uma mente, um
pensador francês propôs uma
ideia simples e perturbadora:
imaginar uma estátua que co-
meça a sentir. Étienne Bonnot
de Condillac formulava ali uma
pergunta decisiva: a consciên-
cia já nasce pronta ou se forma
pouco a pouco, a partir da ex-
periência?

Para levá-la ao limite, Condil-
lac cria um experimento men-
tal. Ele nos pede que imagine-
mos uma estátua de mármore
sem memória, linguagem ou
identidade. Em seguida, “liga”
apenas um sentido — o olfato. A
estátua sente o cheiro de uma
rosa. No primeiro instante, não
há objeto nem pensamento:
apenas sensação. Quando o
cheiro desaparece, fica um
vestígio — memória. Se retorna,
surge a atenção. Na compara-
ção entre odores, aparecem
preferência, juízo, desejo e há-
bito, até que se esboce um sen-
timento de si. Não há alma
pré-instalada nem ideias ina-
tas: a consciência não é uma
coisa, é um processo.

Em um evento na UFBA,
quando ouvi João Carlos Salles
falar do experimento de Condil-
lac, na hora me veio à cabeça o
documentário sobre a Deep-
Mind e sua “estátua”: o Alpha-
Zero, que também começa do
zero e aprende a partir da pró-
pria experiência. Dirigido por
Greg Kohs, The Thinking Game
(disponível no YouTube) acom-
panha a trajetória de Demis
Hassabis, a mente por trás da
DeepMind. No início, eram ape-
nas tentativas de simular joga-
dores (jogos, como xadrez e o
chinês Go) até se transformar
peça central da ciência con-
temporânea, especialmente
com o AlphaFold e o avanço no
estudo do dobramento de pro-
teínas, que renderam a Hassa-
bis um Prêmio Nobel. Às vezes
o documentário soa como peça
publicitária, mas interessa tan-
to pelo que mostra quanto pelo
que silencia. No fim, oferece
matéria-prima valiosa para
pensar como a inteligência ar-
tificial é fabricada hoje e quais
as narrativas sobre inteligência,
ciência e futuro que se tornam
hegemônicas nesse processo.

No caso da “estátua” Alpha-
Zero, o mito fundador diz que
ela “aprendeu sozinha” a jogar
Go. Isso é quase verdade. O que
houve, na prática, foi uma evo-
lução em etapas, com pressu-
postos técnicos distintos. Para
simplificar, pensemos em uma
família: o avô do AlphaZero foi o
AlphaGo, que venceu o cam-
peão mundial Lee Sedol em
2016. O AlphaGo não começou
do zero: primeiro aprendeu com
milhões de jogadas humanas;
depois passou ao autojogo, en-
frentando a si mesmo por
aprendizado por reforço. O re-
sultado foi uma máquina capaz
de jogadas inéditas, mas ainda
enraizada na tradição humana.

MUSEU DE
NOVIDADES

astangl@gmail.com andrestangl.com

NÃO HÁ ALMA PRÉ-INSTALADA
NEM IDEIAS INATAS: A
CONSCIÊNCIA NÃO É UMA
COISA, É UM PROCESSOPOR ANDRE STANGL

IMAGEM GERADA COM GPT-IMAGE POR ANDRE STANGL

A
PERGUNTA
DECISIVA
JÁ NÃO É
SE A IA É
CONSCI-
ENTE
COMO
NÓS, MAS
QUE TIPO
DE
MENTE
ESTAMOS
COLO-
CANDO
EM
CIRCU-
LAÇÃO
NO
MUNDO

O corte decisivo vem com o AlphaGo Zero, o “pai”
do AlphaZero. Aqui, os dados humanos desapa-
recem: entram apenas as regras do jogo e um cri-
tério mínimo — vencer ou perder. Jogando contra
si mesmo, o sistema reconstrói conceitos e es-
tratégias, supera humanos em horas e vence o
AlphaGo anterior em poucos dias. Os dados so-
mem, mas permanecem premissas humanas bá-
sicas: ganhar e aprender. O passo seguinte é o
AlphaZero, que aplica o mesmo princípio a jogos
diferentes, como xadrez e shogi. Segundo o do-
cumentário, é aí que emerge um certo grau de
autonomia: a IA deixa de imitar a inteligência hu-
mana e passa a explorar mundos formais por
conta própria — como se a estátua de Condillac
finalmente começasse a sentir, com implicações
filosóficas profundas para nossa ideia de apren-
dizado, criatividade e inteligência.

Se já conseguimos criar máquinas que apren-
dem, memorizam, comparam, antecipam e res-
pondem, como seria refazer o experimento de
Condillac usando a própria estátua para produzir
uma meta-reflexão? Imaginemos uma IA sem
pré-treino: apenas um canal de entrada, uma
memória mínima, um mecanismo de atenção e
uma regra de aprendizagem. No início, não have-
ria objetos nem significados — apenas sinais. Aos
poucos, surgiriam regularidades, representa-
ções internas, previsão e simulação. Com um si-
nal de acerto ou erro, apareceriam preferências
operacionais, hábitos e objetivos. Sem prazer ou
dor, poderia emergir algo semelhante a uma
mente — funcional, mas sem interioridade. A me-
táfora de Condillac ajuda a separar coisas que
costumamos confundir quando falamos em
consciência. Uma coisa é sentir, sofrer, desejar.
Outra é integrar informação, manter memória,
selecionar alternativas e organizar ações. As in-

A solidão
das estátuas

teligências artificiais avançam
sobretudo nesse segundo do-
mínio: uma consciência funcio-
nal, sem vivência subjetiva. Isso
não significa que estejam se
tornando humanas, mas que
estamos produzindo sistemas
que agem como se tivessem
mente — sem um “dentro”.
Condillac tentou mostrar como
um eu poderia nascer do cheiro
de uma rosa. Hoje vemos algo
semelhante nascer do ruído de
dados. A pergunta decisiva já
não é se a IA é consciente como
nós, mas que tipo de mente es-
tamos colocando em circulação
no mundo — e como ela tende a
reorganizar a nossa própria.

No documentário, Hassabis
deixa claro que o desenvolvi-
mento da inteligência artificial
não é apenas um projeto técni-
co ou científico, mas um projeto
de vida. O objetivo final é a cria-
ção de uma AGI — uma inteli-
gência artificial geral — capaz de
resolver todos os problemas
resolvíveis do mundo. Do jogo
ao dobramento de proteínas,
da ciência básica à saúde, tudo
aparece como etapas de uma
mesma escalada racional. Nes-
se sentido, Hassabis encarna
de forma quase exemplar o ra-
cionalismo herdado do Ilumi-
nismo: a confiança de que a ra-
zão, agora amplificada por má-
quinas, pode decifrar, organizar
e otimizar o real. A inteligência
surge como força universal de
progresso; os problemas, como
enigmas técnicos à espera de
solução; o mundo, como algo
passível de modelagem formal.
A diferença é que, agora, a ra-
zão não pensa apenas em nós:
ela passa a operar em sistemas
autônomos, opacos, velozes e
escaláveis.

No ensaio “Máquinas sobre-
naturais e outros habitantes da
tríplice fronteira”, publicado em
Os involuntários da pátria, o an-
tropólogo Eduardo Viveiros de
Castro lê a expansão da inteli-
gência artificial no contexto da
aceleração do Antropoceno
como um abalo profundo nas
fronteiras entre humanos, ani-
mais e máquinas. Ele propõe
pensar esse cenário a partir de
três “inteligências” — cultural,
natural e artificial — não como
domínios separados, mas como
campos em tensão. Nesse
rearranjo cosmopolítico, as
máquinas passam a ocupar, nas
cosmologias modernas, um lu-
gar análogo ao dos espíritos:
não porque “se tornem espiri-
tuais”, mas porque reconfigu-
ram o que conta como agente e
como mundo. A questão deci-
siva, para Viveiros de Castro,
não é se as máquinas possuem
autoconsciência, mas que tipo
de ente cosmológico elas se
tornaram — e a serviço de que
forças.

A aposta iluminista de Has-
sabis é coerente, poderosa e
sedutora. Mas ela nos coloca
diante de uma escolha históri-
ca: até que ponto queremos
reorganizar a vida, a política, o

cuidado e o sentido da existên-
cia segundo os critérios do que
é tecnicamente resolvível?
Nem tudo o que importa pode
ser otimizado. Nem todo sofri-
mento é erro de sistema. O ra-
cionalismo iluminista — esse
mesmo que alimenta a confian-
ça absoluta na razão — convi-
veu, sem grande constrangi-
mento, com uma das fases
mais brutais da história: a colo-
nização. Em nome da razão, da
ciência, do progresso e da civi-
lização, povos foram classifica-
dos, hierarquizados, explora-
dos e eliminados. A violência
não apareceu como falha do
projeto racional, mas muitas
vezes como sua consequência
lógica, quando a razão se acre-
ditou universal, neutra e autos-
suficiente. A história nos ensina
que razão sem relação é ce-
gueira. Razão sem escuta, sem
corpo, sem alteridade, sem vín-
culo com a experiência concre-
ta dos outros tende a transfor-
mar o mundo em objeto — algo a
ser medido, corrigido, otimiza-
do ou descartado. A “razão pu-
ra”, quando se emancipa de
qualquer responsabilidade re-
lacional, não produz apenas co-
nhecimento: pode produzir do-
minação.

É aqui que o argumento de
Viveiros de Castro transforma
a solidão da estátua de Condil-
lac. A estátua encarna uma ra-
zão isolada, que constitui o
mundo a partir de um único in-
terior sensível. Já o triângulo
cosmopolítico dissolve essa
solidão originária. Humanos,
animais, máquinas (e/ou espí-
ritos) deixam de ser degraus de
uma hierarquia ontológica e
passam a compor um campo
relacional instável, no qual ne-
nhuma perspectiva pode rei-
vindicar o estatuto de funda-
mento último. O mundo não é
um visto sob ângulos diferen-
tes: ele é múltiplo desde o iní-
cio.Isso não é um argumento
contra a inteligência artificial,
nem contra a razão. É um alerta
sobre como as usamos e em
nome de quê. Se projetarmos
na AGI o velho sonho iluminista
de resolver tudo o que é resol-
vível, corremos o risco de repe-
tir, em escala algorítmica, a
mesma cegueira histórica: con-
fundir complexidade humana
com problema técnico, sofri-
mento com falha operacional,
diferença com ruído. Condillac
nos lembrava que a mente nas-
ce do contato e da transforma-
ção pela experiência. Talvez o
desafio do nosso tempo seja
garantir que a inteligência — na-
tural ou artificial — não se des-
ligue disso. Porque a história
mostra que, quando a razão ca-
minha sozinha, ela pode ser tu-
do — menos esclarecida.

(ESSE TEXTO FOI COESCRITO COM UMA
IA)

ANDRE STANGL É PROFESSOR E
PESQUISADOR VISITANTE (ISC-UFBA),
CRESCEU EM BROTAS, ESTUDOU
FILOSOFIA E FEZ DOUTORADO NA USP


